
1 

 

UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANŢA 

FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ 

ŞCOALA DOCTORALĂ 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

Rezumat 

 

 

 

 

              Coordonator ştiinţific 

 Prof. Univ. Dr. Pr. Nicolae V. Dură 

 

 

                                                                                         Doctorand 

                                                                                        Pr. Mărăcineanu Ion 

 

 

 

 

 

CONSTANŢA 

2012



2 

 

UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANŢA 

FACULTATEA DE TEOLOGIE 

ŞCOALA DOCTORALĂ 

 

 

 

 

 

 

ARHIEPISCOPIA TOMISULUI ŞI 

ARHIEPISCOPIA JUSTINIANA PRIMA. 

 Studiu juridico-canonic  

 

 

 

             Coordonator ştiinţific 

Prof. univ. Dr. Pr. Nicolae V. Dură 

 

 

                                                                                            Doctorand 

Pr. Mărăcineanu Ion 

 

 

 

 

CONSTANŢA 

2012 



3 

 

CUPRINS 
 

INTRODUCERE                                       

PARTEA I. UNITĂŢILE ADMINISTRATIV-TERITORIALE  DIN PRIMELE 

ŞASE    SECOLE  

CAP. I. ORGANIZAREA ADMINISTRATIV-TERITORIALĂ  A IMPERIULUI 

ROMAN    ÎN SECOLELE I – VI 

A. Imperiul Roman până în epoca împăratului Constantin cel Mare  

B. Organizarea Imperiul Romano-bizantin în secolele IV –VI   

CAP. II. ORGANIZAREA EPARHIALĂ  

A. Organizarea Bisericii preniceene   

B. Unităţile administrative bisericeşti: episcopia, mitropolia, arhiepiscopia, exarhatul, 

şi patriarhia  

CAP. III. AUTOCEFALIA ŞI BAZELE EI CANONICE  

A. Sinodalitate şi Primat  

B. !utocefalia şi bazele ei canonice   

PARTEA A II-A.  ARHIEPISCOPIA TOMISULUI  

CAP. I. ORGANIZAREA ADMINISTRATIV-TERITORIALĂ A SCYTHIEI MINOR  

A. Scythia Minor  înainte de reforma administrativă a lui Diocleț ian  

B. Provincia romană Scythia Minor  

CAP. II. MITROPOLIA TOMISULUI  

A. Creştinismul în Scythia Minor  

B. Mitropolia Tomisului şi bazele ei canonice  

C. Jurisdicţia Tomisului  

CAP. III. ARHIEPISCOPIA  TOMISULUI  

A. Arhiepiscopia  Tomisului  

B. Ierarhi ai scaunului Tomisului  

PARTEA A III-A.   ARHIEPISCOPIA JUSTINIANA PRIMA  

CAP. I. ORGANIZAREA ADMINISTRATIV-TERITORIALĂ A ILLYRICUM-ULUI 
ÎN SECOLELE I - VI 

A. Prefectura Illyricum-ului  

B. Dieceza Dacia  

C. Justiniana Prima, reşedinţă a prefecturii Illyricum  



4 

 

CAP. II. ORGANIZAREA JURIDICO-CANONICĂ A BISERICII ÎN TIMPUL 

ÎMPĂRATULUI JUSTINIAN (527-565)  

A. Imperiul şi Biserica în timpul lui Justinian  

B. Legislaţia lui Justinian privind organizarea Bisericii  

C. Novellele XI şi CXXXI ale împăratului Jutinian şi importanţa lor pentru 

organizarea ecleziastică  

CAP. III. ORGANIZAREA JURIDICO-CANONICĂ A ARHIEPISCOPIEI 

JUSTINIANA  PRIMA   

A. Ilyricum-ul între Roma şi Constantinopol  

B. Autocefalia Justinianei Prima  

C. Jurisdicţia canonică şi ierarhi ai Arhiepiscopiei  

D. Cetăţile din Nordul Dunării şi relaţiile lor cu Justiniana Prima  

PARTEA A IV-A. ARHIEPISCOPIA TOMISULUI ŞI ARHIEPISCOPIA 

JUSTINIANA PRIMA. O EVALUARE A ORGANIZĂRII LOR JURIDICO-

CANONICE  

A. Jurisdicţia lor canonică  

B. Forme de organizare şi conducere a celor două Biserici locale  

         C. Similitudini şi particularităţi ale celor două vechi instituţii europene 

CONCLUZII  

BIBLIOGRAFIE  

ANEXE  



5 

 

 

În zilele noastre, istoria instituţiilor europene a devenit un obiect de studiu atât în 

cadrul Facultăţilor de Istorie, cât şi de Drept, ale unor prestigioase instituţii de învăţământ 

superior din Europa. Cele două instituţii, Arhiepiscopia Tomisului şi Arhiepiscopia 

Justiniana Prima, care sunt unele dintre cele mai vechi instituţii, merită de altfel să fie mai 

bine cunoscute şi prezentate nu numai prin prisma istoricilor, ci şi a canoniştilor şi 

juriştilor, cu atât mai mult cu cât acestea au apărut şi au fiinţat în spaţiul sud-est european 

în care autohtoni au fost o populaţie (în mare măsură tracică) romanizată care a dat naştere 

poporului român. 

Fireşte, a vorbi despre Europa şi uniunea ei fără o cunoaştere autentică şi totală – 

istorică, juridică şi canonică – a vechilor ei instituţii înseamnă nu numai lipsa unui simţ al 

datoriei faţă de înaintaşii noştri, dar şi o lacună mare în privinţa efortului depus pentru a 

afirma unitatea europeană nu numai pe plan politic şi economic, ci şi religios şi cultural. 

Or, la această unitate spirituală, religioasă şi culturală nu se poate ajunge decât atunci când 

vom reuşi să rescriem şi istoria acestor vechi instituţii, cum a fost şi Arhiepiscopia 

Tomisului şi Arhiepiscopia Justiniana Prima, atât în lumina mărturiilor istorice cât şi a 

temeiurilor lor legale şi canonice de organizare şi funcţionare. 

Iar prezenta teză de doctorat, intitulată Arhiepiscopia Tomisului şi Arhiepiscopia 

Justiniana Prima. Studiu juridico-canonic, oferă cercetătorilor din domeniu tocmai 

posibilitatea cunoaşterii organizării bisericeşti din spaţiul de formare a poporului nostru de 

la începutul răspândirii creştinismului până la epoca împăratului Justinian cel Mare şi a 

urmaşilor dinastiei sale.  

Înfăţişarea organizării bisericeşti presupune cunoaşterea principiilor canonice în 

temeiul cărora s-au format şi au funcţionat unităţile teritoriale bisericeşti, precum şi a 

legilor imperiale care priveau Biserica, deoarece, la vremea respectivă, Biserica şi Statul 

erau principalele instituţii ale societăţii romano-bizantine. De aceea, izvoarele istorice şi 

mărturiile arheologice privind structura organizatorică a Bisericii, inclusiv a organelor ei 

de conducere,  trebuie coroborate atât cu legislaţia canonică, ecumenică, din primul 

mileniu1, cât şi cu legislaţia romano-bizantină. 

Până în prezent, exceptând unele studii ale unor canonişti, care au făcut referinţe 

directe sau indirecte, dar succinte, la cele două Arhiepiscopii, nu avem încă studii sau 

lucrări, privind cele două Arhiepiscopii şi statutul lor juridico-canonic, care să le prezinte 
                                                           
1 A se vedea N. V. Dură, Le Régime de la synodalité selon la legislation canonique, conciliaire, 
oecuménique, du Ier millénaire, Bucureşti, 1999. 



6 

 

într-o abordare integratoare, în lumina căreia să putem să le facem şi o evaluare 

comparativă din punct de vedere instituţional, juridic şi canonic. 

Alcătuirea lucrării s-a bazat pe premisa că nu poate exista o cercetare a formelor de 

organizare bisericească fără studierea contextului istoric în care au evoluat şi fără 

înţelegerea rânduielilor canonice şi a legilor imperiale după care au funcţionat acestea.  

De aceea, pentru aprofundarea cunoaşterii celor două Arhiepiscopii, demersul 

nostru ştiinţific a ţinut seama de aceste cerinţe şi a pornit de la studiul organizării 

administrativ-teritoriale a imperiului, a legislaţiei Imperiului Roman privitoare la 

organizarea Bisericii şi a legislaţiei canonice care priveşte formele de organizare 

bisericească, pe care le-am coroborat cu informaţiile furnizate de izvoarele narative şi de 

mărturiile arheologice şi epigrafice. Tocmai în aceasta constă unicitatea şi importanţa 

lucrării noastre: alcătuirea unui studiu juridico-canonic care să se folosească şi de izvoarele 

istorice. 

Tomisul a fost primul Scaun episcopal de pe teritoriul ţării noastre şi, din timpul 

împăratului Constantin cel Mare, acesta a devenit centrul de răspândire al creştinismului nu 

numai în Dobrogea, ci şi în sudul Moldovei şi estul Munteniei.  

Justiniana Prima (în apropierea actualului oraş Niš din Serbia), zidită de Justinian, 

al doilea cuceritor al limesului dunărean, a fost, pentru aproape un secol, centrul 

organizării bisericeşti din dieceza Dacia, precum şi din fosta Dacie traiană (cel puţin partea 

sudică), de unde şi necesitatea cunoaşterii genezei ei şi a relaţiilor ei cu străromânii din 

Sudul şi Nordul Dunării. 

Cunoaşterea evoluţiei celor două arhiepiscopii înseamnă, de altfel, cunoaşterea 

vieţii religioase a strămoşilor noştri, deoarece poporul român s-a format, grosso-modo, pe 

teritoriul jurisdicţiei celor două unităţi bisericeşti autocefale. 

Motivaţia alegerii subiectului are la bază dorinţa de a oferi o cunoaştere cât mai 

veridică a formelor de organizare bisericească pe teritoriul de formare a poporului român 

printr-un studiu juridico-canonic privind organizarea instituţională a Arhiepiscopiei 

Tomisului şi a Arhiepiscopiei Justiniana Prima. 

Din nefericire, în literatura juridică şi canonică, de specialitate, găsim prea puţine 

informaţii sau referinţe la cele două vechi instituţii ecleziastice europene, adică 

Arhiepiscopia Tomisului şi Arhiepiscopia Justiniana Prima, de unde şi lipsa unei viziuni 

integratoare asupra imaginii acestora. Exceptând unele studii, ca cel despre Arhiepiscopia 



7 

 

Tomisului2 a Prof. univ. Dr. Pr. Nicolae V. Dură şi un studiu despre Arhiepiscopia 

Justiniana Prima3 redactat sub îndrumarea Prof. univ. Dr. Pr. Liviu Stan de un doctorand al 

său, Pr. Alexandru Armand Munteanu, ne lipsesc abordările şi evaluările prin prisma 

legislaţiei şi doctrinei canonice. De asemenea, ne lipsesc aproape cu desăvârşire şi studii 

privind geografia ecleziastică a ţinuturilor în care au fiinţat cele două instituţii. Or, aceste 

lacune nu îngăduie istoricilor să prezinte cu toată veridicitatea formele de organizare şi 

conducere a acestor Arhiepiscopii, particularităţile lor şi, îndeosebi, statutul lor juridic şi 

canonic. 

Mărturie pentru această lipsă stă o idee vehiculată şi acreditată atât de istorici, cât şi 

de canonişti ortodocşi, dar nu numai greci şi slavi, ci, ce este mai rău, chiar de români. De 

pildă, în Istoria dreptului române4, editată sub semnătura unor prestigioase nume ale 

dreptului românesc, găsim scris că Biserica din Tomis şi cea din Justiniana Prima au fost 

sub jurisdicţia Constantinopolului. E suficient să facem referinţe la forma de organizare a 

Bisericii din acea vreme, la legislaţia canonică (a Sinoadelor I-IV ecumenice), ca să ne 

dăm seama că asemenea afirmaţii nu au niciun temei, nu numai canonic, dar nici istoric şi 

ecleziologic.  

Patriarhia Constantinopolului a apărut după Sinodul IV ecumenic. Al doilea Sinod 

ecumenic (Constantinopol, 381), nu a prevăzut pe seama Scaunului din Noua Romă 

jurisdicţie canonică peste vreo provincie din Imperiul roman, cu atât mai puţin peste mai 

multe dieceze. De altfel, în edictul lui Teodosie cel Mare5, din 381, Biserica din Scythia 

Minor apare separată de Tracia, situaţie care se menţine şi pe vremea lui Sozomen 

(mijlocul secolului V). Mai mult, nu se cunoaşte niciun ierarh de Tomis numit la 

Constantinopol. 

În privinţa Bisericii din Justiniana Prima, în Novela XI6 de înfiinţare, din anul 535, 

nu se face nici cea mai mică aluzie la Scaunul Constantinopolului, ci, din contră, reiese clar 

                                                           
2 A se vedea, N. V. Dură: „Scythia Minor” (Dobrogea) şi Biserica ei Apostolică. Scaunul Arhiepiscopal şi 
Mitropolitan al Tomisului (sec. IV – XIV), Editura Didactică şi Pedagogică, Bucharest, 2006. 
3 A se vedea A. A. Munteanu, Arhiepiscopia Justiniana Prima şi jurisdicţia ei in Studii Teologice, XIV 
(1962), nr. 7-8, pp. 441-470. 
4 V. Hanga (coord.), Istoria dreptului românesc, Editura Academiei R.S.R, Bucureşti, 1980. 
5 Codex Teodosianus XVI, 2, 45  http://ancientrome.ru/ius/library/codex/theod/liber16.htm#2  
Codex Theodosianus cum perpetuis commentariis, Iacobi Gothofredi, Tomi Sexti, Pars I, Lipsiae, Sumptibus 
Mavr. Georgii Weidmanni, 1743. 
6 Les Novelles de L’Empereur Justinien, Tome I,  text latin-francez, trad. par M. Berenger de Valence 
(Drôme), A Metz, Chez Lamort, Imprimeur, Rue Derrière le Palais 1811, p. 107-108. 
Vezi şi traducerea lui H. Mihăescu  în Fontes Historiae..., p. 377-379. Codex Justinianus, trad. rom. de H. 
Mihăescu în Fontes Historiae Dacoromanae (Izvoarele Istoriei României) II, Editura Academiei RSR, 
Bucureşti 1970. 
 

http://ancientrome.ru/ius/library/codex/theod/liber16.htm#2


8 

 

autocefalia ei. De altfel, împăratul Justinian nu a urmărit supunerea noii Arhiepiscopii sub 

jurisdicţia canonică a Patriarhiei de Constantinopol, ci curmarea disensiunilor şi a 

pretenţiilor revendicate de cele două Scaune primaţiale ale lumii creştine, de atunci, adică 

„Roma veche” şi „Roma nouă” (cf. can. 3 II ec.; 28 IV ec.), privind dreptul de jurisdicţie 

asupra Iliricului. 

Iată deci, şi unul dintre motivele principale care m-au determinat să cercetez cu 

atenţie documentele istorice şi canonice, să coroborez informaţiile canonice cu cele oferite 

de istoriografia vremii şi să ajung la concluzii conform realităţii istorice şi canonice. 

De aceea, un asemenea studiu interdisciplinar (canonic, juridic şi istoric) are 

calitatea de a aduce corectivele necesare şi de a elimina din literatura de specialitate 

informaţii care frizează nu numai ignoranţa, ci şi certe mentalităţi revolute. 

În fine, contribuţia noastră are şi avantajul de a elimina şi pretenţiile hegemonice 

exprimate în ultimii ani de Patriarhia Constantinopolului, privind aşa-zisul drept de 

jurisdicţie asupra diasporei ortodoxe, şi totodată reaşezarea ordinii Scaunelor Primaţiale ale 

Bisericilor locale, autocefale, în dipticele Bisericii Ortodoxe ecumenice. De altfel, este 

ştiut faptul că, în ultima vreme, Patriarhia de Constantinopol a cerut cu insistenţă la 

Întrunirile de la Chambesy-Geneva, ca atât vechile autocefalii ale Bisericilor locale, cât şi 

instituirea noilor Patriarhate, să fie reconsiderate şi să li se recunoască autoritatea doar pe 

seama celor patru Patriarhii greceşti (Constantinopol, Alexandria, Antiohia, Ierusalim), 

prevăzute de legislaţia canonică a primului mileniu (cf. can. 6-7 I ec.; 2, 3 II ec.; 9, 17, 28 

IV ec.; 36 trulan). 

Şi din aceste succinte considerente, rezultă actualitatea tematicii prezentei teze de 

doctorat, care îmbrăţişează aspecte atât ale dreptului, ale istoriei şi geografiei bisericeşti, 

dar şi ale istoriei pure din epoca respectivă. 

Pornind de la aceste constatări, am început redactarea acestei lucrări sub 

conducerea avizată a îndrumătorului nostru, Prof. univ. Dr. Pr. Nicolae V. Dură, tocmai în 

dorinţa de a aduce un spor de cunoaştere privind cele două instituţii din spaţiul în care au 

trăit strămoşii noştri. 

Fără îndoială, printr-o cercetare atentă şi o analiză ermeneutică a textelor juridice şi 

canonice, coroborate cu cele furnizate de istoriografia laică şi bisericească, vom putea 

ajunge la o înfăţişare veridică nu numai istorică a celor două Arhiepiscopii, ci şi a 

organizării lor canonice. 

Cunoaşterea genezei şi a procesului evolutiv al organizării lor canonice contribuie 

la umplerea unui gol nu numai în literatura de specialitate a dreptului canonic, ci şi în cea 



9 

 

istorică, care rămâne încă tributară doar analizei unor informaţii narative, care încă nu sunt 

coroborate cu realităţile ecleziastice ale vremii respective şi mai ales cu legislaţia de stat şi 

cea ecleziastică, care sunt expresia fidelă a ideologiei şi a mentalităţilor vremii. 

Credem că dacă am fi ţinut seama doar de aceste considerente, ar fi fost suficientă 

motivaţia noastră de a ne angaja într-o muncă de cercetare destul de anevoioasă. Demersul 

nostru şi-a propus să aducă nu numai corectivele necesare, de interpretare atât a 

documentelor istorice, dar şi a legislaţiei de stat şi ecleziastice, ci şi să răspundă cerinţelor 

vremurilor noastre privind o mai bună cunoaştere a vechii instituţii a autocefaliei şi a 

modului de exercitare a jurisdicţiei canonice. 

Am afirmat că a fost o muncă anevoioasă, fiindcă demersul nostru ne-a obligat să 

cercetăm atât textele de limbă greacă şi latină cu conţinut istoric, cât şi cu conţinut 

juridico-canonic, pe care a trebuit să le coroborăm şi să le evaluăm în spiritul criteriilor 

impuse de cercetarea vremurilor noastre. 

Obiectivul principal al lucrării nu a fost doar acela de a cunoaşte mai bine 

informaţiile furnizate de izvoarele istorice şi cele de natură juridico-canonică privind cele 

două vechi instituţii europene, Arhiepiscopia Tomisului şi Arhiepiscopia Justiniana Prima, 

ci mai ales acela de a contribui la o înfăţişare cât mai obiectivă şi veridică a cadrului lor 

instituţional, de organizare şi funcţionare, ceea ce implică nu numai o cercetare şi o 

evaluare a textelor documentelor istorice şi juridico-canonice, dar şi o abordare 

interdisciplinară (juridică, canonică şi istorică). De altfel, pentru a aborda subiectul propus, 

am fost obligaţi să apelăm atât la informaţiile furnizate de geografii de limbă latină şi 

greacă, cât şi la cele oferite de geografia ecleziastică, fiindcă fără o cunoaştere temeinică a 

cadrului geografic, de stat şi bisericesc în care au apărut cele două instituţii arhiepiscopale, 

nu putem înţelege nici procesul lor evolutiv din punct de vedere al organizării lor canonice. 

Pentru studierea formării şi evoluţiei unităţilor bisericeşti cu centrul la Tomis şi la 

Justiniana Prima (fostul Tauresium), trebuie să cunoaș tem mai întâi organizarea 

administrativ-teritorială a Imperiului Roman şi rânduielile canonice de organizare a 

Bisericii, deoarece cele două mari oraşe făceau parte din imperiu, iar unităţile bisericeşti 

le-au urmat, în linii mari, pe acelea ale statului. De altfel, cunoaşterea relaţiilor Bisericii cu 

Statul, a legilor imperiale privitoare la Biserică, are darul să întregească cunoaşterea 

contextului juridico-canonic în care s-au format şi au evoluat cele două Arhiepiscopii. 

Esenţială pentru obiectivul principal este şi studierea dezvoltării unităţilor 

administrativ-teritoriale în cadrul cărora au fiinţat cele două Arhiepiscopii şi a celor 

învecinate lor, precum şi legile privitoare la acestea.  



10 

 

Ca formă de organizare a unităţilor administrativ-teritoriale bisericeşti, autocefalia 

(de la  – însuşi şi  – cap) a apărut în istoria Bisericii încă din epoca 

apostolică. Ca formă instituţional canonică, ea a fost confirmată de legislaţia canonică din 

secolul al IV-lea (cf. can. 4, 5, 6 I ec.; 2, 3, 6 II ec. etc), iar în secolele V-VI ea a fost 

confirmată şi de legislaţia imperială. În temeiul principiului autocefaliei, enunţat de 

legislaţia canonică, ecumenică, din primiul mileniu, ierarhia unei Biserici Ortodoxe 

constituită în mod canonic în sinod, în cuprinsul unui teritoriu (cadru geografic şi etnic), 

exercită în cadrul Bisericii respective puterea bisericească deplină, în mod independent de 

ierarhia oricărei alte Biserici Ortodoxe, organizate în acelaşi mod. 

 

Teza de doctorat este structurată pe trei mari părţi, abordate cu acceaşi metodologie 

de cercetare. A patra parte constituie studiul comparativ al aspectelor care decurg din 

obiectivele stabilite, discutând ideile care reies pregnant din cercetarea întreprinsă, 

analizată in părţile anterioare. Ele sunt după cum urmează: 

1. Unităţile administrativ-teritoriale bisericeşti din primele şase secole; 

2. Arhiepiscopia Tomisului; 

3. Arhiepiscopia Justiniana Prima; 

4. O evaluare juridico-canonică a celor două instituţii.  

 Fiecare din primele trei părţi are trei capitole, însoţite de aparatul critic. 

Partea I a lucrării porneşte de la constatarea că primele comunităţi creştine s-au 

organizat în centrele misionare ale activităţii Sfinţilor Apostoli (în general, marile 

metropole ale imperiului), precum şi în cele înfiinţate ulterior prin predica ucenicilor 

acestora. Apostolii au lăsat la conducerea comunităţilor pe episcopi. Fiecare episcop însă 

are, la rândul său, o autoritate independentă asupra unui teritoriu bine definit ce i-a fost 

încredinț at spre păstorire. Unitatea Bisericii se menţine prin legătura dintre episcopi. 

Egalitatea episcopilor a rămas elementul constitutiv şi evident al succesiunii apostolice. 

Această egalitate a episcopilor este consecinţa firească a stării de egalitate în har şi putere a 

Sfinţilor Apostoli. Precum între Apostoli n-a fost nici un supraapostol, tot aşa între 

episcopi n-a existat şi nu poate exista nici un supraepiscop, nu se află nici un papă sau 

patriarh al unui Scaun primaţial, şi niciun primat de jurisdicţie. 

De aceea, pentru menţinerea unităţii Bisericii, încă din perioada apostolică s-a 

rânduit ca orice nou episcop să fie hirotonit de trei sau cel puţin de doi episcopi (can. 1 

ap.), iar înainte de hirotonie să facă mărturisire de credinţă, dovedind că este în comuniune 

cu întregul episcopat al Bisericii, adică are succesiune apostolică.  



11 

 

Privind în ansamblu organizarea Bisericii7 în epoca apostolică şi postapostolică, 

constatăm că ea era organizată în unităţi administrative-teritoriale bisericeşti grupate în 

jurul episcopului cetăţii. Dar fiindcă de-abia din epoca lui Constantin cel Mare Biserica îşi 

adaptează făţiş forma de organizare la împărţirea administrativ-teritorială a Statului roman, 

această organizare bisericească a avut, până la Diocleţian, mai mult un caracter etnic decât 

unul prevalent administrativ. În primele trei secole Bisericile se organizau într-un cadru 

local, în jurul episcopilor metropolelor, care patronau Adunările (Sinoadele) din spaţiul 

geografic al cetăţilor. Tocmai de aceea canoanele apostolice accentuează principiul etnic în 

organizarea Bisericii. Toate aceste unităţi bisericeşti erau din punct de vedere administrativ 

autocefale (cf. can. 34, 35, 37 apost. 2 III ec., 12 IV ec. etc.). 

Reforma administrativ-teritorială a lui Diocleţian, continuată de Constantin cel 

Mare, a împărţit imperiul în provincii (peste 100), dieceze (la început 12) şi prefecturi (4). 

Această reorganizare a imperiului8 a stat de fapt la baza structurii şi a formelor de 

organizare ale Bisericii.  

La începutul secolului al IV-lea, la Sinodul I Ecumenic (Niceea, 325) apare 

organizarea de tip mitropolitan (can. 4, 5), bazată pe împărţirea administrativ-teritorială 

rezultată din reforma lui Diocleţian. Mitropolia era circumscripţia bisericească dintr-o 

provincie civilă. Această organizare reglementa raporturile dintre diferite structuri 

administrative, în special cele de acelaşi grad (mitropoliile) şi cele din jurisdicţia acestora 

(episcopiile), conform prevederilor canonului 34 apostolic. Aceste unităţi de rang superior 

se bucurau de egalitate deplină şi erau autocefale. Mitropoliile au rămas unităţi de bază şi 

în cadrul Patriarhiilor, unele din ele rămânând în continuare autocefale. 

Pentru a reglementa aspectele privitoare la unităţile teritoriale mai mari decât o 

provincie civilă din viaţa Bisericii, Părinţii Sinodului I Ecumenic, prin canonul 6, au făcut 

o separare a marilor Scaune, călăuzindu-se în stabilirea acestei ordini de „obiceiurile cele 

vechi” şi de principiul politic. S-a introdus practica administrativă după care sediul 
                                                           
7 A se vedea: D. Boroianu., Dreptul bisericesc. Canoanele Sfintei Biserici Ortodoxe de Răsărit aşezate pe 
probleme şi pe interpretări, vol. I, Anastasia, Bucureşti 2007; C. Dron, Canoanele. Text şi interpretare, vol. 
I; II, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti 1933; I. Floca, Canoanele Bisericii Ortodoxe. Note şi 
comentarii, Sibiu, 2005; Idem, Drept Canonic Ortodox. Legislaţie şi administraţie bisericeasă, vol. I; 
II, EIBMBOR Bucureşti 1990; N. Milaş, Canoanele Bisericii Ortodoxe, vol. I, II, trad. N. Popovici şi 
Uroş Kovincici, Tipografia Diecezană, Arad 1930-1934; Idem:   Curs de Drept Oriental, Bucureşti, 
1942; C. Popovici, Dreptul canonic, curs litografiat, Cernăuţi 1896; G.A. Ralli, M. Potli, Σύ νταγμα τῶν 
θείων καὶ  ἱ ερῶν κανόνων (Sintagma dumnezeieştilor şi sfintelor canoane) – Sintagma Ateniană, Atena, 6 
tomuri,1852 – 1859; Şesan, Dr. Valerian: Curs de drept bisericesc universal, Cernăuţi, 1942; Vl. Phidas, 
Drept canonic. O pespectivă ortodoxă, trad. A. Dinu, Editura Trinitas, Iaşi, 2008. 
8 Notitia Dignitatum – apud A. H. M. Jones, The Later Toman Empire 282-602. A social economic and 
administrative survey, vol. I, Basil Blackwell Oxford, 1964. 
 



12 

 

Alexandriei în Egipt şi al Antiohiei în Orient exersează o jurisdicţie supra-provincială, 

peste un număr de circumscripţii mitropolitane, la fel ca Roma în Occident (can. 6), 

păstrându-se tendinţa centralistă a celor trei Scaune.  

Este binecunoscut faptul că s-a încercat adaptarea formelor de organizare 

bisericească la unităţile teritoriale mai mari ale statului (dieceză, prefectură), dar nu s-a 

reuşit ca în cazul corespondenţei mitropolie-provincie. Exarhatele (can. 2 II ec.)  nu au 

dobândit stabilitate ca mitropoliile, iar patriarhiile nu s-au putut înfiinţa în cadrul 

Prefecturilor. În „lupta” dintre vechea tradiţie de organizare (bazată pe importanţa celor 

trei, apoi patru, iar mai târziu cinci, Scaune principale) şi cea de adaptare după împărţirea 

imperiului a câştigat rânduiala tradiţională, mai ales că, aşa cum am văzut, din cauza 

barbarilor, instituţia Patriarhiei nu s-a putut institui în cadrul celor patru Prefecturi. 

Ordinea „definitivă” a fost reglementată de canonul 36 al Sinodului trulan pentru 

cele cinci Scaune din centrele importante ale imperiului (Roma, Constantinopol, 

Alexandria, Antiohia şi Ierusalim), aşa după cum fusese stabilită de legislaţia lui Justinian. 

Astfel, conducerea pentarhică a contribuit la menţinerea organizării administrative în aria 

canonicităţii prin reflectarea unităţii în diversitate şi a aplicării regimului sinodalităţii, 

evitând astfel eventualele pretenţii cezaro-papiste ale vreunuia dintre întâistătătorii 

Bisericilor locale. 

În Biserică a existat şi titlul de arhiepiscop, dar el nu s-a bucurat de o întrebuinţare 

prea mare, iar în decursul timpului a avut multiple sensuri. Dintre acestea trei sunt mai 

cunoscute: titlu de onoare dat protoierarhului dintr-un centru bisericesc important (mai 

întâi patriarhilor, apoi exarhilor); titlu conferit Întâistătătorilor Bisericilor autocefale, cum 

este cazul Bisericii din Arhiepiscopia Justiniana Prima; titlu acordat arhiepiscopilor 

exempţi, adică scoşi de sub jurisdicţia canonică a mitropoliţilor, exarhilor sau patriarhilor, 

care au fost cunoscuţi ca arhiepiscopi autocefali.  

Din Partea a II-a a tezei de doctorat se concentrează asupra Arhiepiscopiei 

Tomisului, instituţie care a adoptat modul de organizare bisericească ecumenică. Dacă, la 

început, Tomisul a fost o episcopie autocefală, a devenit apoi centrul bisericesc al vechii 

provincii Moesia Inferior, iar de la Sinodul I ecumenic Scaun mitropolitan autocefal al 

provinciei Scythia Minor. 

După tradiţia creştină, preluată şi de istoriografia laică, în Scythia Minor sămânţa 

Evangheliei a fost adusă de Sfântul Apostol Andrei9. În Tomis a existat la început, ca în 

                                                           
9 Sabin Verzan,  Sfântul Apostol Andrei, Sfânta Arhiepiscopie a Tomisului Constanţa, Editura Diacon Coresi, 
Bucureşti 1998. 



13 

 

toate oraşele cu creştini, o episcopie autocefală. Înmulţirea numărului creştinilor a dus la 

înfiinţarea de parohii dependente de comunitatea din Tomis, apoi la numirea de 

horepiscopi (cf. can. 13 Ancira, anul 314; 8, 10 Antiohia; 57 Laodiceea; 89 Sf. Vasile cel 

Mare etc.) pentru centrele mai îndepărtate, iar apoi la înfiinţarea unor noi episcopii. 

Realitatea istorică şi canonică ne îndreptăţeşte să afirmăm că aici au existat episcopi 

înainte de sfârș itul secolului al III-lea; unii dintre ierarhii lor şi-au avut sediul în cetăţi, 

alţii au fost itineranţi sau chiar misionari.  

 Episcopul din Tomis a fost, întâi, căpetenia, adică Întâistătătorul, episcopilor vechii 

provincii  Moesia Inferior10, apoi a noii provincii (după reforma lui Diocleţian) Scythia 

Minor (cf. can 34, 37 ap.) şi – printre altele – a prezidat Sinodul provincial eparhial. 

Ierarhii tomitani au contribuit la răspândirea credinţei creştine, atât printre grecii care 

locuiau în cetăţile Pontului stâng, cât şi la populaţia autohtonă daco-romană. Printre ei au 

fost şi ierarhi martiri. 

 La Sinodul I Ecumenic (Niceea, 325) s-a hotărât adaptarea formei de organizare a 

Bisericii la împărţirea administrativ-teritorială – în provincii – a Imperiului Roman. 

Provincia Moesia Inferior fusese împărţită în două, iar Scaunul de la Tomis, capitală a 

provinciei sciţilor (spaţiu geografic bine precizat al neamului daco-roman din Scythia 

Minor) a devenit Scaun mitropolitan. Şi în temeiul hotărârilor canonice (can, 4, 5, 6 Sin. I 

Ec.), Biserica din Tomis a devenit Mitropolie autocefală, organizată în graniţele provinciei 

romane Scythia Minor, iar episcopul de aici s-a numit  Mitropolit. 

  La Tomis, instituţia Mitropoliei apare odată cu Sinodul de la Niceea (325). Or, 

logica lucrurilor ne arată că nu poate exista, din punct de vedere canonic, autocefalie cu un 

simplu episcop. Afirmaţia că până la împăratul Anastasie a existat un singur episcop în 

Scythia este eronată. Informaţiile de care este „susţinută” (istoriile bisericeşti ale lui 

Teodoret de Cir11 şi Sozomen12, scrise în jurul anului 450 şi Legea lui Zenon din 48013
.) nu 

neagă existenţa altor episcopi într-o epocă mai veche şi cu atât mai puţin a horepiscopilor 

pentru timpul când au fost redactate sau la care se referă. Năvălirea barbarilor (a hunilor) 

devenise o problemă gravă spre sfârşitul secolului IV. „Obiceiul” ca episcopul din Tomis 

                                                           
10 M. Zahariade, Scythia Minor. A History of a Later Roman Province (284-681), Adolf M. Hakkert – 
Publisher, Amsterdam, 2006,  p. 71. 
11 Teodoret de Cirului, Istoria bisericească IV, 37, PSB 44, trad. de V. Sibiescu, EIBMOBOR, Bucureşti 
1995, p. 197. 
12 Sozomen, Istoria bisericească VI, 21,  trad. rom. de H. Mihăescu  în Fontes Historiae Dacoromanae 
(Izvoarele Istoriei României) II, Editura Academiei RSR, Bucureşti 1970, p. 225 şi de Iosif Gheorghian, 
Tipo-Litografia „Cărţilor bisericeşti”, Bucureşti 1897, p. 225 (236 în trad. Iosif Gheorghian). 
13 Codex Justinianus, I, 3, 35 (36), trad. rom. de H. Mihăescu în Fontes Historiae Dacoromanae (Izvoarele 
Istoriei României) II, Editura Academiei RSR, Bucureşti 1970, p. 373. 



14 

 

să conducă oraşele din întreaga Scythie poate data din această perioadă, când multe oraşe 

au fost devastate de huni, romanii concentrându-se, probabil, pe apărarea capitatei, centru 

care încă era „mare şi bogat”, cum scrie Sozomen. Dar din această informaţie, ca şi din 

celelalte, nu rezultă inexistenţa altor episcopi, ci mai mult este învederată organizarea 

autocefală şi centralizată în persoana mitropolitului din Tomis, datorită condiţiilor speciale. 

De altfel, mărturiile arheologice ne atestă că, la vremea aceea, în Scythia Minor existau 

mai multe cetăţi (puţin mai târziu existau vreo 15 cetăţi). Iar potrivit obiceiului de atunci, 

acolo unde era o cetate, era şi un episcop. 

 În aceeaşi situaţie (singur peste toate oraşele Scythiei Minor) este înfăţişat Scaunul 

din Tomis şi în documentele din vremea împăratului Justinian (527-565), când se cunoaşte 

existenţa sigură a mai multor Scaune episcopale. Sursele documentare redau aceeaşi stare 

de fapt pentru secolele V-IX, dar situaţia a fost schimbătoare în timp. Deci informaţiile 

istorice trebuie analizate pe perioade diferite şi coroborate cu tradiţia legislativă şi 

canonică. Iar această analiză arată existenţa Mitropoliei Tomisului încă din epoca 

Sinodului I Ecumenic. Desigur, există probabilitatea ca, în perioada stăpânirii hunilor, 

episcopii din celelalte cetăţi scitice (ocupate de barbari) să fi fost nevoiţi să se retragă în 

locuri ascunse sau misiunea lor să fie asemănătoare cu a horepiscopilor, căci episcopul era 

considerat reprezentant oficial al imperiului. Viaţa publică şi administraţia imperială a 

continuat însă şi în timpul atacurilor hunilor de aproape un secol, care au produs mari 

stricăciuni provinciei, iar organizarea vieţii bisericeşti a avut de suferit, deoarece multe 

oraşe au fost distruse şi legăturile dintre cetăţi au fost mult îngreunate. 

  Perioada lui Anastasie şi Justinian a fost o perioadă de revenire a situaţiei 

înfloritoare a provinciilor de la Dunărea de Jos, deci şi a Scythiei Minor. S-au refăcut 

cetăţile distruse şi, după Synecdemus-ul lui Hierocles14, existau 15 oraşe în provincie 

(Tomisul şi alte 14 oraşe). Dacă la sfârşitul secolului al V-lea şi începutul celui următor 

Legea lui Zenon nu putea fi aplicată în Scythia Minor din cauza tulburărilor grave 

provocate de invazii, din vremea lui Anastasie s-a putut aplica organizarea eclesiastică 

prevăzută în respectiva lege. Era, de fapt, o revenire, dar în proporţii mai mari, la vechea 

situaţie din secolul IV. 

 Importanţa Scaunului de Tomis a făcut ca episcopul metropolei pontice să poată fi 

numit arhiepiscop, acest titlu fiind o denumire onorifică pentru Scaunele cu importanţă 

                                                           
14 Hierocles, Synecdemus, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, vol. III, edit. B. G. Niebuhrii C. F., 
Bonnae, MDCCCXL, p. 390-400, p. 391. 
  Trad. în rom. de H. Mihăescu în Fontes Historiae Dacoromanae. II, p. 352-353. 



15 

 

istorică, administrativă sau misionară dată unor Biserici locale. Deşi nu este negată 

existenţa titulaturii de Arhiepiscopie pentru Scaunul din Tomis, căci ea se găseşte în 

Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae15, totuşi perioada când ea a fost 

acordată este diferit prezentată la scriitorii bisericeşti.  

 Episcopul mitropolitan al provinciei Scythia Minor s-a putut bucura şi el de 

primatul de onoare datorat arhiepiscopilor. Însă titulatura de arhiepiscop autocefal (aşa 

cum se găseşte în Listele cu patriarhiile, mitropoliile şi arhiepiscopiile autocefale în 

comuniune canonică cu Patriarhia Constantinopolului16, unde Tomisul ocupă locul al 

doilea după cea de la Odessos-Varna), nu a avut cum s-o primească spre sfârşitul secolului 

IV, cum susţin unii istorici, ci după invazia avaro-slavă, când a fost desfiinţată Mitropolia 

Tomisului. Arhiepiscopia autocefală a Tomisului, ca şi cea de Odessos, s-a deosebit de 

celelalte, care erau ale unui singur oraş, prin faptul că ea rămânea peste o veche mitropolie.  

În timpul stăpânirii barbarilor, mai ales că imperiul a păstrat în multe perioade 

controlul asupra unor mici zone (în special la mare), Arhiepiscopia autocefală a Tomisului 

şi Arhiepiscopia autocefală de Odessos au contribuit la păstrarea creştinismului în 

teritoriile stăpânite de barbari, dar şi la răspândirea Evangheliei printre aceştia. 

Arhiepiscopia autocefală a Tomisului a dovedit deci că a avut şi vocaţie misionar-creştină.  

Consolidarea apărării şi refacerea economică a imperiului au făcut ca în timpul 

împăratului Justinian Scythia să atingă apogeul dezvoltării sale, datorită importanţei în 

sistemul defensiv al Statului roman. 

 În această nouă perioadă înfloritoare, provincia Scythia Minor avea 15 oraşe. 

Notitiae episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae (nr. 3, asemănătoare Listei 

întocmită de Carl de Boor) atestă Scaunul mitropolitan al Tomisului cu 14 Scaune 

sufragane (poziţiile 642-656). Numărul sediilor episcopale este identic cu numărul oraşelor 

din Synecdemus-ul  lui Hierocles. Deşi nu se cunosc din alte izvoare numărul şi numele 

Scaunelor episcopale, se deduce că, aşa cum era în imperiu (conform legii lui Zenon), 

trebuie să fi fost şi în Scythia Minor, cel puţin în anumite perioade. Dacă legea lui Zenon, 

care prevedea înfiinţarea unei episcopii în fiecare cetate, a fost strict aplicată şi în Scythia 

Minor, Notitia nr. 3 poate fi considerată reală (autorul Listei s-a folosit de Synecdemus-ul 

lui Hierocles, totuşi multe nume de oraşe au fost distorsionate de copişti). În provincia 

vecină, Moesia Inferior, această prevedere s-a respectat (centrele episcopale din Moesia 

                                                           
15 J. Darrouzes, Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae, Texte Critique, Introduction et 
Notes, Institut Français d`Etudes Byzantines, Paris 1981 
16 C. Porphyrogenitus, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, vol. I (De ceremon. aulae byzant.), edit. B. 
G. Niebuhrii C. F., Bonnae, MDCCCXXIX, 791-797. 



16 

 

Inferior în care erau episcopii semnatari ai scrisorii din 458 sunt de fapt oraşele care apar în 

Lista a 3-a a lui Darrouzes şi în Synecdemus-ul  lui Heraclios). De aceea sunt îndreptăţiţi 

cei ce cred că şi în Scythia Minor s-a aplicat Legea lui Zenon, deşi, foarte probabil, cu 

întârziere. 

 Legăturile dintre Scythia Minor, care avea o viaţă religioasă înfloritoare, şi zonele 

învecinate erau foarte strânse (cele mai cunoscute sunt eforturile episcopului Teotim al 

Tomisului de a-i converti la creştinism pe „nomazii de la Istru”). Imperiul Bizantin a 

cuprins în graniţele sale şi unele zone nord-dunărene, limesul dunărean fiind o fâşie de 

protecţie cu fortificaţii pentru apărarea Dunării. Situaț ia aceasta, valabilă mai ales din 

vremea lui Constantin cel Mare, s-a prelungit, cu unele întreruperi, până la începutul 

secolului VII. De aceea se poate vorbi de o jurisdicț ie, pentru teritoriul moldovean, ca ș i 

pentru cel muntean (partea dinspre Dobrogea, căci restul Munteniei era în legătură cu 

episcopii din oraşele sud-dunărene din Moesia Inferior).  

Ierarhii tomitani, contemporani cu ierarhi sfinţi foarte cunoscuţi creştinilor, au avut 

fapte asemănătoare cu ale acestora şi au fost personalităţi de seamă ale vremii lor. Doi 

dintre ei, Bretanion şi Teotim (Bretanion a înfruntat pe împăratul Valens ca şi Sfântul 

Vasile cel Mare; Teotim I a fost comparat cu Leon cel Mare pentru apărarea păstoriţilor săi 

în faţa hunilor), au fost canonizaţi din timpuri străvechi, iar alţi doi, Terentius (Gherontie) 

şi Valentinian, au fost menţionaţi de împăraţii Teodosie cel Mare şi Justinian cel Mare 

pentru contribuţia lor la apărarea credinţei, în timpul sinoadelor ecumenice. 

 

În Partea a III-a am arătat faptul că Arhiepiscopia Justiniana Prima, întemeiată de 

împăratul  Justinian, a fost de la început şi a rămas până la desfiinţarea sa, autocefală. 

Marele împărat a reluat politica de întărire a frontierei dunărene şi a consolidat 

stăpânirea bizantină în Balcani. Tesalonicul, reşedinţa Prefecturii Illyricum-ului (înainte de 

invazia hunilor reşedinţa era la Sirmium), nu mai corespundea strategiei noii organizări a 

imperiului. El a construit o nouă reşedinţă, pe (sau lângă) localitatea sa de naştere, căreia i-

a dat numele Justiniana Prima. Ca să-şi cinstească mai mult locul de naştere, a dispus ca 

acest nou oraş să devină capitala prefecturii. Iar pentru că cele bisericeşti urmau pe cele 

civile, a dispus prin Novela XI din 14 aprilie 535, crearea Arhiepiscopiei Justiniana Prima, 

deoarece schimbarea de reşedinţă a prefecturii Illyricum-ului a determinat şi schimbarea 

Scaunului bisericesc. Noua arhiepiscopie reflecta acomodarea geografiei ecleziastice cu 

organizarea imperială. 



17 

 

 Ierarhul Justinianei Prima a primit la înfiinţarea noii unităţi bisericeşti titlul oficial 

de arhiepiscop („întâistătătorul să nu fie numai mitropolit, ci şi arhiepiscop”) şi teritoriul 

peste care să se întindă autoritatea sa: provinciile Dacia Mediteranea, Dacia Ripensis, 

Moesia Superioară, Dardania, Prevalitania, Macedonia Inferioară şi partea din Panonia 

care cuprinde cetatea Bacense (Bacensis). Provinciile care intrau în componenţa noii 

Arhiepiscopii aveau populaţie de limbă latină.  

Se poate spune că Justinian a făcut o reorganizare a Bisericii din Iliric: episcopiile 

din provinciile de limbă greacă au rămas cu vechiul centru la Tesalonic (dieceza 

Macedonia), iar cele din provinciile de limbă latină (dieceza Dacia) au fost separate şi 

ataşate la noul centru bisericesc (şi politic) Justiniana Prima din Dacia Mediteranea. 

Dispoziţiile din actul de înfiinţare, Novela XI a împăratului Justinian, şi din 

menţiunea specială a Novelei CXXXI17 seamănă foarte mult cu reglementările canonice care 

stabilesc autocefalia. Din acestea rezultă că Arhiepiscopul Justinianei Prima avea deplină 

autoritate în toate Bisericile trecute sub jurisdicţia sa canonică. El hirotonea mitropoliţi şi 

episcopi pentru Scaunele vacante şi se îngrijea de buna organizare a vieţii şi administraţiei 

bisericeşti din mitropoliile şi episcopiile din jurisdicţia sa. Orice act de abatere de la 

disciplina şi rânduiala bisericească săvârşit în cuprinsul Arhiepiscopiei sale, urma să fie 

anchetat şi judecat numai în cuprinsul acesteia şi cu ştiinţa arhiepiscopului. În lipsa sa, dar 

cu acordul său, arhiepiscopul putea fi substituit în atribuţii de către mitropliţii sau episcopii 

săi sufragani. Atunci când Scaunul arhiepiscopal rămânea vacant, prin deces sau depunere, 

noul arhiepiscop era ales, investit şi instalat după rânduiala canonică obişnuită, adică de 

sinodul tuturor mitropoliţilor şi episcopilor din Arhiepiscopie. Orice intervenţie a altor 

centre bisericeşti exterioare Arhiepiscopiei Justiniana Prima şi, în special, a Scaunului de la 

Tesalonic, era reprobată categoric de împărat. 

Împăratul dorea să asigure totala independenţă bisericească a noii Arhiepiscopii 

prin acordarea unui rang mai mare acesteia. Dar obiecţii nu a ridicat patriarhul din 

Constantinopol, nici arhiepiscopul Tesalonicului, ci papa Agapet, care a refuzats-o 

recunoască. Dar, mai târziu, papa Vigiliu a admis existenţa acestei unităţi teritoriale 

bisericeşti, iar împăratul a ratificat faptul în Novela CXXXI. 

După interpretarea dată de teologii latini, expresia locum obtinere – cu echivalentul 

din textul grecesc τόπον επέχειν – ar sugera o stare de dependenţă faţă de ierarhul roman. 

                                                           
17   Les Novelles de L’Empereur Justinien, Tome II, text latin-francez, trad. par M. Berenger de Valence 
(Drôme), A Metz, Chez Lamort, Imprimeur, Rue Derrière le Palais 1811, p. 240. 
 În rom. trad. H. Mihăescu -  Fontes Historiae..., p. 383. 



18 

 

Dar, de fapt, consensul dat de papa Vigiliu era formal, fiindcă autocefalia Justinianei Prima 

era evidentă. Textul Novelei nu lasă de altfel loc la ambiguităţi şi interpretări tendenţioase, 

ci, dimpotrivă, arată în mod expres starea de deplină autocefalie a Arhiepiscopiei 

Justiniana Prima. 

Nu poate fi acceptată, deci, interpretarea istoricilor apuseni, romano-catolici18, care 

vorbesc de vicariat papal, bazându-se mai ales pe interpretarea formei latine al expresiei 

menţionate din Novela CXXXI. Textul spune că arhiepiscopul deţine în Prefectura Iliricului 

locul de şef bisericesc supreme pe care îl are patriarhul Romei în prefectura sa. Dacă i 1-ar 

fi supus papei, ar fi pierdut autocefalia, dar dispoziţiile din lege sunt, aşa cum am 

menţionat înainte, izbitor de asemănătoare cu cele din canonul 34 apostolic şi din 

canoanele 4, 5 şi 6 ale Sinodului I ecumenic, precum şi din canonul 2 ale Sinodului II 

ecumenic referitoare la organizarea autocefală a mitropoliilor şi a diecezelor. Totodată, 

legea ar fi prevăzut expres obligativitatea arhiepiscopului de a fi confirmat în Scaun de 

papă, însă ea nu cuprinde nimic în acest sens. 

Jurisdicţia Arhiepiscopiei de Justiniana Prima se întindea şi asupra teritoriilor din 

Nordul Dunării, cel puţin asupra celor stăpânite efectiv de Imperiul lui Justinian. Era o 

tradiţie veche ca păstorii sufleteşti (cel puţin horepiscopi, dar foarte probabil şi episcopi) 

din nordul Dunării să fie hirotoniţi şi să depindă de episcopii eparhiilor din sud, unde exista 

tot o populaţie de origine tracă, latinizată. De altfel, mărturiile istorice confirmă faptul că 

Bisericile din Banat s-au aflat în relaţii canonice cu Moesia Prima, iar cele din Oltenia cu 

Dacia Ripensis (căci cele din Muntenia erau în legătură cu Moesia Inferior şi Scythia 

Minor). Mulţi istorici cred că în localităţile Recidiva şi Lederata, menţionate în Novela XI, 

şi-ar fi avut sediul câte un episcop, supus mitropoliţilor din provinciile nordice ale 

Arhiepiscopiei din Justiniana Prima. Oricum, Scaunul Justiniana Prima şi-a exercitat 

jurisdicţia canonică şi în spaţiul nord-danubian.  

 Autocefalia ei a fost respectată. Arhiepiscopul Benenatus a fost depus de sinodul 

propriu, fără să intervină sau să conteste vreun ierarh, iar revenirea lui nu se datorează 

niciunui patriarh. Relaţiile unor ierarhi din noua arhiepiscopie cu papa erau în legătură cu 

poziţia faţă de „Cele Trei Capitole”, cum a fost şi cea a mitropolitului Valentinian de 

Tomis. Mai târziu, arhiepiscopul Ioan al Justinianei Prima a examinat apelul episcopului 

                                                           
18 Duchense, Louis, Églises séparées, Ancienne Libraire Thorin et fils, Paris 1905; Pietri, Luce, Histoire du 
Christianisme  des  origines a nos jour.  Tome  III. Les Eglises d`Orient et d`Occident, Desclee, 1998; Ziller, 
Jacques, Les origines chretiennes dans les provinces danubiennes de L Empire Romain, Editeur E. De 
Boccard, Paris 1948. 
 



19 

 

Adrian al Tebei din mitropolia Larisei (deşi papa Grigorie cel Mare îi cerea să îl achite, 

Ioan nu a retractat decizia).  

Năvălirea avaro-slavilor după anul 600 şi apoi bulgarilor după 680, peste populaţia 

dintre Dunăre, Balcani şi Marea Neagră, a cuprins  şi teritoriul Arhiepiscopiei Justiniana 

Prima.  Capitala a fost distrusă de barbari şi odată cu ea s-a desfiinţat şi Arhiepiscopia. 

Provinciile aflate sub jurisdicţia ei au trecut la mitropolitul de Tesalonic, iar din 731, în 

urma dispoziţiei împăratul Leon III Isaurul de trecere a întregului Iliric sub jurisdicţia 

împăratului bizantin, şi Biserica din aceste teritorii s-a aflat în aria jurisdicţiei canonice a 

Scaunului din capitala acestuia. 

 Din studiul juridico-canonic al Arhiepiscopiei Tomisului şi al Arhiepiscopiei 

Justiniana Prima, rezultă următoarele idei importante: 

1. În urma dispoziţiei de principiu enunţată de Părinţii Sinodului I ecumenic – care au 

adaptat forma de organizare bisericească la cea de stat – Biserica Tomisului a 

devenit Mitropolie; 

2. Biserica Tomisului a fost trecută în rândul Arhiepiscopiilor autocefale; 

3. Arhiepiscopia Justiniana a fost şi a rămas autocefală până la dispariţia ei la 

începutul secolului VII; 

4. Biserica Illyricum-ului a fost autocefală până în anul 731, când a fost trecută sub 

jurisdicţia canonică a Patriarhiei Constantinopolului; 

5. Biserica Illyricum-ului şi Arhiepiscopia Justiniana Prima aveau sub jurisdicţie şi 

unele teritorii din nordul Dunării, cel puţin pe cele aflate sub stăpânirea Imperiului 

Roman; 

6. În afară de cele cinci patriarhii, în primul mileniu au existat şi alte Biserici 

autocefale, în afară de Biserica Ciprului (Justiniana Prima, Tomis etc.); 

7. Biserica de pe teritoriul actual al ţării noastre nu a fost, în perioada sinoadelor 

ecumenice, sub jurisdicţia Constantinopolului. 

Chiar şi această succintă prezentare a lucrării – cu conţinut interdisciplinar 

(canonic, juridic şi istoric) – este suficientă pentru ca cercetătorul să-şi dea seama că 

statutul canonic al celor două Arhiepiscopii nu este încă bine cunoscut şi că prezenta teză 

de doctorat aduce o contribuţie meritorie în această privinţă. 

   

Cuvinte cheie: Tomis, Justiniana Prima, instituţii juridice şi canonice, autocefalie.



20 

 

BIBLIOGRAFIE 

 

***Biblia sau Sfânta Scriptură,  EIBMBOR, Bucureşti, 1997 

***Învăţătura de Credinţă Creştină Ortodoxă, EIBMBOR Bucureşti, 2000 

 

Codex Theodosianus cum perpetuis commentariis, Iacobi Gothofredi, Tomi Sexti, Pars I, Lipsiae, Sumptibus 

Mavr. Georgii Weidmanni 1743 

Code et Novelles de Justinien; Novelles de l’empereur Leon; Fragmens de Gaius, d’Ulpien et de Paul, Tome 

Premier, text latin-francez, trad. de M. Hulot, A Metz, Chez Behmer, Editeur, Paris 1806 

Codex Justinianus, trad. rom. de H. Mihăescu în Fontes Historiae Dacoromanae (Izvoarele Istoriei 

României) II, Editura Academiei RSR, Bucureşti 1970 

Les Novelles de L’Empereur Justinien, Tome I, II, text latin-francez, trad. par M. Berenger de Valence 

(Drôme), A Metz, Chez Lamort, Imprimeur, Rue Derrière le Palais 1811 

Notitia Dignitatum– apud A. H. M. Jones, The Later Toman Empire 282-602. A social economic and 

administrative survey, vol. I, Basil Blackwell Oxford, 1964 

Eusebiu de Cezareea. Scrieiri. Partea a doua. Viaţa lui Constantin cel Mare, PSB 14, EIBMBOR, Bucureşti 

1991 

Darrouzes, Jean, Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae, Texte Critique, Introduction et 

Notes, Institut Français d`Etudes Byzantines, Paris 1981 

Hierocles, Synecdemus, în Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, vol. III, edit. B. G. Niebuhrii C. F., 

Bonnae, MDCCCXL, p. 390-400. Trad. în rom. de H. Mihăescu în Fontes Historiae Dacoromanae. 

II 

Porphyrogenitus, Constantinus, De ceremon. aulae byzant, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, vol. I, 

edit. B. G. Niebuhrii C. F., Bonnae, MDCCCXXIX 

Idem, De thematibus, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, vol. III, edit. B. G. Niebuhrii C. F., Bonnae, 

MDCCCXL 

Sozomen, Istoria bisericească VI, 21,  trad. rom. de H. Mihăescu  în Fontes Historiae Dacoromanae 

(Izvoarele Istoriei României) II, Editura Academiei RSR, Bucureşti 1970, p. 225 şi de Iosif 

Gheorghian, Tipo-Litografia „Cărţilor bisericeşti”, Bucureşti 1897 

Vornicescu, Nestor (mitropolitul Olteniei), Una dintre primele scrieri ale literaturii române străvechi. 

”Pătimirea Sfinț ilor Epictet ș i Astion” (de la cumpăna secolelor III – IV), Editura Mitropoliei 

Olteniei, Craiova, 1996 

Asterios, Gerostergios, Iustinian cel Mare. Sfânt şi împărat, trad. Ovidiu Ioan, Bucureşti; Editura Sophia, 

2004,  

Aтанасов, Георги, (Georgi Atanasov), Християнският Дуросторум-Дръстър,  Доростолската епархия 

през късната античност и средновековието (ІV-ХІV в.). История, археология, култура, 

изкуство (Creştinismul în Durostorum), Варна - Велико Търново, 2007 

Bailly, Auguste, Istoria Bizanţului, vol. I, Editura Prietenii Cărţii, Bucureşti, 2002 

Barnea, Ion, Şt. Ştefănescu,  Din istoria Dobrogei. vol. III, Bizantini, români şi bulgari la Dunărea de Jos, 

Bucureşti, 1971 



21 

 

Barnea, Ion şi Iliescu Octavian, Constantin cel Mare, Editura Ediţia ştinţifică şi enciclopedică, Bucuresti, 

1982. 

Baynes, Norman H., The Byzantine Empire, Williams and Norgate, Ltd, London, 1925 

Băbuş, Pr. Emanoil, Bizanţul. Istorie şi spiritualitate, Editura Sophia, Bucureşti, 2010. 

Bărbulescu, Mihai, Dennis Deletant ş.a., Istoria României, editura Corint, Bucureşti, 2007 

Bejan, Adrian, Banatul în secolele IV-XII, Editura de Vest, Timişoara, 1995 

Benedict al XVI-lea, Apostolii şi primii discipoli ai lui Cristos. La originile Bisericii, Editura Arhiepiscopiei 

Romano-Catolice Bucureşti, 2009 

Tipografia Nouă C. Chiriac, Vaslui 1937 

Boroianu, Prof. Dr. Dimitrie G., Dreptul bisericesc. Canoanele Sfintei Biserici Ortodoxe de Răsărit aşezate 

pe probleme şi pe interpretări, vol. I, Anastasia, Bucureşti 2007 

Ibidem, Istoria Bisericii creştine de la începutul ei şi până în zilele noastre, Anastasia, Bucureşti 2007 

Brătianu, G. I., O enigmă şi un miracol istoric: poporul român, trad. Marina Rădulescu, Editura Ș tiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1988 

Brezeanu, Stelian, O istorie a Bizanţului, Editura Meronia, Bucureşti 2005 

----- Romanitatea orientală în Evul Mediu: de la cetăţenii romanici la naţiunea medievală, Editura All 

Educational, Bucureşti, 1999 

Cameron, Averil, Bryan Ward-Perkins, Michael Whitby, The Cambridge Ancient History  Vol. XIV. Late 

Antiquity: Empire and Successors A.D. 425-600, Cambridge Uninersity Press, 2000 

Cary, M., H. H. Scullard, Istoria Romei până la domnia lui Constantin, trad. Simona Ceauşu, Editura All, 

Bucureşti,  2008 

Chifăr, pr. Nicolae, Istoria creştinismului vol. I, II, Editura Mitropoliei Moldovei şi Bucovinei, Trinitas, Iasi, 

2000. 

Clauss, Manfred, Împăraţii romani, trad. Adolf Armbruster, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 2001 

Constantiniu, Florin, O istorie sinceră a poporului român, Univers Enciclopedic, Bucureşti 1999 

Danielou, Jean, Biserica primară (De la origini până la sfârşitul secolului al treilea),  trad. de George 

Scrima, Editura Herald, Bucureşti 1985 

Darrouzes, Jean, Nottitiae episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae, Paris 1981 

Drîmba, Ovidiu, Istoria culturii şi civilizaţiei , vol. 2, Editura Ș tiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1987 

Dron, Pr. C, Canoanele. Text şi interpretare, vol. I; II, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti 1933 

Ducellier, Alain, Bizantinii. Istorie şi cultură, trad. Simona Nicolae, Editura Teora, 1997 

Duchesne, L., L’Eglise a,u VI-e siècle, Paris, 1925  

Dumea, Emil, Teme de istorie a Bisericii, Sapienț ia, Iaș i, 2002 

Dură, Prof. Univ. Dr. Pr. Nicolae: „Scythia Minor” (Dobrogea) şi Biserica ei Apostolică. Scaunul 

Arhiepiscopal şi Mitropolitan al Tomisului (sec. IV – XIV), Editura Didactică şi Pedagogică Bucereşti, 

2006 

Idem, Le Régime de la synodalité selon la legislation canonique, conciliaire, oecuménique, du Ier millénaire, 

Bucarest, 1999 

Idem, Organizarea Bisericii etiopiene şi bazele ei canonice, Ed. Inst. Biblic, Bucureşti, 1990 

Duchense, Louis, Églises séparées, Ancienne Libraire Thorin et fils, Paris 1905 



22 

 

Dvornik, Francisc, Les Slaves. Univers Historique, Éditions du Seuil, 1970 

Farrugia, Edward S.J. coordonator, Dicţionar enciclopedic al Răsăritului creştin, trad. din italiană de Adrian 

Popescu ş.a., Editura Galaxia Gutenberg, 2005 

Floca, Prof. Univ. Dr. Arhid. Ioan: Canoanele Bisericii Ortodoxe. Note şi comentarii, Sibiu, 2005 

Idem: Drept Canonic Ortodox. Legislaţie şi administraţie bisericeasă, vol. I; II, EIBMBOR Bucureşti 1990 

Franzen, August, Remigius Baumer, Istoria papilor. Misiunea lui Petru în ideea şi realizarea ei istorică în 

Biserică, trad, pr. Romului Pop, Edituara Arhiepiscopiei Romano-Catolice Bucureşti, 1996 

Fouracre, Paul, The New Cambridge Medieval History. Vol. I. c.500 – c.700, Cambridge Uninersity Press, 

2005 

Ecclesia sui iuris”. Un’indagine storica, giuridica e canonica, Roma, 2007 

Gudea, Nicolae, Ioan Ghiurco, Din istoria creştinismului la români. Mărturii arheologice, Editura Episcopiei 

Ortodoxe Române a Oradiei, Oradea 1988 

Hefele, C. J., Histoire des Conciles, Tom III, p. I, Editeurs Letouzey et Ane, Paris 1909 

Hertling S.J., Ludving, Istoria Bisericii, trad. Pr. Prof. Emil Dumea, Editura Ars Longa, Iaș i 1998 

L`Huillier, Peter, Dreptul bisericesc la sinoadele ecumenice I-IV, trad. Pr. Prof. Dr. Alexandru Stan, Editura 

Gnosis, Bucureşti, 2000 

Jones, A. H. M., The Later Toman Empire 282-602. A social economic and administrative survey, vol. I, II şi 

III, Basil Blackwell Oxford, 1964 

Idem, The Cities of the Eastern Roman Provinces, Oxford at the Clarendon Press, 1971 

Iorga, Nicolae, Istoria poporului românesc, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1985 

Leclercq, Henri, Dictionaire d`Archeologie Chretienne et Liturgie, Tome IV, p.I,  Libraire Letouzez, 

Successeur, Paris 1920  

Idem, Dictionaire d`Archeologie Chretienne et Liturgie, Tome VIII, p., Librairie Letouzey et Ane, Paris VI, 

1928 

Loverance, Rouvena, Imperiul Bizantin (în original Byzantium), trad. Ana Nistor, Editura Aquila`93, Oradea, 

2008 

Lozovan, Eugen, Dacia Sacră, trad. M. Popescu, Editura Saeculum I. O., Bucureşti, 1998 

Lungu, V., Creș tinismul în Scythia Minor în contextul Vest – Pontic, Sibiu-Constanț a, 2000 

Macrea, Mihail, Viaţa în Dacia romană, Editura Academiei Române, Bucureşti, 2007 

Madgearu, Alexandru, Istoria militară a Daciei post-romane 275-376, Editura Cetatea, Târgovişte, 2008 

Idem, Istoria militară a Daciei post-romane 376-614, Editura Cetatea,  Târgovişte, 2010 

Idem, Organizarea militară bizantină la Dunăre în secolele X-XII, Editura Cetatea de Scaun, Târgovişte, 

2007 

Mango, Cyril Cyril The Oxford History of Byzantium, Oxford University Press, 2002 

Milaş, Dr. Nicodim: Canoanele Bisericii Ortodoxe, vol. I, II, trad. de Dr. Nicolae Popovici şi Uroş Kovincici, 

Tipografia Diecezană, Arad 1930-1934 

Idem:   Curs de Drept Oriental, Bucureşti, 1942 

Minnerath, Roland, La primaute de l`Eveque de Rome et l`unite le l`Eglise du Christ, Beauchesne, Paris, 

2010 



23 

 

Moisescu, Pr. Prof. Gh. I., pr. Prof. Ştefan Lupşa şi pr. Prof. Al. Filipaţcu, Istoria Bisericii Romîne, I, 

Bucureşti, 1957 

Moisescu, Prof. Univ. Dr. Patriarh: Ierarhia bisericească în epoca apostolică, Editura Centrului  

Mitropolitan al Olteniei, 1955 

Mommsen, Theodor, Istoria romană, vol. II, IV, trad. Joachim Benno Nikolaus, Editura Polirom, Iaşi, 2009 

Montanelli, Indro, Roma. O istorie inedită, trad. George Miciacio, Editura Artemis, Bucureşti, 1995 

Muntean, pr. prof. dr. Vasile, Istoria creştină generală,  vol. I şi II, EIBMBOR, Bucureşti, 2008. 

Idem,  Bizantinologie I, II,  Editura Învierea, Arhiepiscopia Timişoarei, 1999, 2000 

Naz, R.: Dictionnaire de Droit Canonique, tome I, VII, Librairie Letouzey et Ane, Paris-VI, 1935, 1965 

Obolensky, Dimitri, Un Commonwealth mediaeval: Bizanţul. Europa de Răsărit, 500-1453, trad. Claudia 

Dumitriu, Corint, Iaşi, 2002 

Ostrogorski, Georges, Histoire de Etat Byzantin, trad. în franc. de J. Gouillard, Payot, Paris, 1956 

Oţetea, Acad. A.,  ş.a., Istoria poporului român, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1970 

Pargoire, P. J., L’Église byzantine de 527 a 847, Librairie Victor Lecoffre, Paris 1923 

Pascu, Acad. Ș tefan ș i Acad. Răzvan Theodorescu (coord.), Istoria Românilor. Vol. III. Genezele 

româneș ti, Editura Enciclopedică, Bucureș ti 2001 

Pascu, Şt., N. Constantinescu, V. Spinei, R. Popa, Cnezatele şi Voievodatele; „ţările” româneşti şi tendinţele 

lor de autonomi şi unificare, în Istoria Românilor, vol. III, Editura Enciclopedică, Bucureș ti 2001 

Păcurariu, Pr. Prof. Dr. Mircea, Istoria Bisericii Ortodoxe Romane, vol. 1, EIBMBOR 1991 

Pâclişanu, Zenovie, Istoria creştinismului antic, Galaxia Gutenberg, Târgu-Lăpuş, 2009. 

Pârvan, Vasile, Contribuţii epigrafice la istoria creştinismului daco-roman, Atelierele grafice Socec&Co, 

Bucureşti,  1911 

Peter de Rosa, Vicari di Cristo. Il lato oscuro del papato, Editura Armenia, Milano 1999 

Petolescu, Constantin C., Scurtă istorie a Daciei romane, Editura Didactică şi pedagocică, Bucureşti, 1995 

Petrescu, Teodosie (Arhiepiscopul Tomisului) şi A. Rădulescu, Mitropolia Tomisului. Tradiţie şi actualitate, 

Editura Arhiepiscopiei Tomisului, Constanţa, 2004 

Petrescu-Dîmboviţa, Prof. Dr. Doc. M.,  (coord), Istoria României de la începuturi până în seclul al VIII-lea, 

Editura Didacică şi Pedagogică, Bucureşti 1995 

Petrescu-Dîmboviţa, Acad. Mircea şi Alexandru Vulpe (coord.), Istoria Românilor. Vol. I. Moştenirea 

timpurilor îndepărtate, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 2001 

Phidas, Vlassios I., Drept canonic. O pespectivă ortodoxă, Editura Trinitas, Iaşi, 2008. 

Idem, Instituţia Pentarhiei Patriarhilor, vol. I, Atena, 1969 (în limba greacă) 

Pietri, Luce, Histoire du Christianisme  des  origines a nos jour.  Tome  III. Les Eglises d`Orient et 

d`Occident, Desclee, 1998 

Pippidi, D. M., D. Berciu, Geţi şi greci la Dunărea de Jos din cele mai vechi timpuri pînă la cucerirea 

romană, Din istoria Dobrogei. I, Editura Academiei RPR, Bucureşti, 1965 

Pocitan, Pr.dr. Vasile, Geneza demnităţii patriarhale şi Patriarhatele Bisericii Ortodoxe, Tipografiile 

Române Unite, Bucureşti 1926 

Pocitan, Dr. Arhiereu: Arhiereii vicari în Biserica Ortodoxă Românească, Bucureşti 1937 



24 

 

Pop, Ioan-Aurel, Geneza medieval a naţiunilor moderne, Editura Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 

1998 

Popa, Marcel D., Horia C. Matei, Mică enciclopedie de istorie universală, Editura Politică, Bucureşti, 1988 

Popovici, C., Dreptul canonic, curs litografiat, Cernăuţi 1896 

Protase, prof. univ. dr. Dumitru, dr. Alexandru Suceveanu (coord.) Istoria românilor. Vol. II, Daco-romani, 

romanici, alogeni, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 2001 

Rădulescu, Adrian ș i Ion Bitoleanu, Istoria românilor dintre Dunăre şi Mare. Dobrogea, Editura Ştiinţifică 

şi Enciclopedică, Bucureşti 1979 

Rădulescu, A., Dobrogea în secolele II-III. Viaţa spirituală, în Istoria Românilor, vol. II, Ed. Enciclopedică, 

Bucureşti, 2001 

Rămureanu, pr. Prof. Ioan; Şesan, pr. Prof. Milan, Bodogae, pr. Prof., Teodor, Istoria Bisericească 

Universală pentru Institutele teologice, vol. I (1-1054), EIBMBOR, Bucureşti 1987 

Събев, Проф. Др. Тодор, Самостойна народностна църква в средновековна България (Biserica naţiunii 

în  Bulgaria  Evului  Mediu), Синодално издателство (Editura  Sfântului Sinod), 1987 

Sibiescu, Pr. Vasile Gh., Împăratul Iustinian I şi ereziile. Teză de doctorat, Tipografia Carpaţi, Bucureşti 

1938 

Soare, Diac. Gheorghe: Mitropolia în Dreptul canonic ortodox, Bucureşti 1939 

Idem: Forma de conducere în Biserică în primele 3 veacuri, Bucureşti, 1938 

Suceveanu, Alexandru, Alexandru Barnea, La Dobroudja Romaine, Editura Enciclopedică,  Bucarest,  1991 

Suceveanu, Alexandru, Histria XIII. La basilique Episcopale, Editura Academiei Române, Bucureşti, 2007 

Suciu, I. D., Radu Constantinescu, Documente privitoare la istoria Mitropoliei Banatului, Timişoara, 1986. 

Şaguna, Andrei, Compendiu de Drept Canonic al Unei Sântei Soborniceşti şi Apostoleşti Biserici, Editura şi 

tiparul tipografiei arhidiecazane, Sibiu, 1868 

Seişanu, Romulus, Dobrogea, Editura ziarului „Universul”, Bucureşti 1928 

Şesan, Dr. Valerian: Curs de drept bisericesc universal, Cernăuţi, 1942 

Idem, Dreptul de devoluţiune al Patriarhului şi al Mitropolitului  (în baza canon. 11 al sinod. VII ecumenic), 

Institutul de arte grafice şi editură Glasul Bucovinei, Cernăuţi 1937 

Tăutu, Msgr. Aloisie L, Creştinismul la români, în Biserica Română Unită. Două sute cinci zeci de ani de 

istorie, Editura Viaţa Creştină, Cluj-Napoca, 1998 

Teodor, Dan Gh., Romanitatea Carpato-Dunăreană şi Bizanţul în veacurile V-XI E. N., Editura Junimea Iaşi, 

1981. 

Idem, Creştinismul la est de Carpaţi de la origini pînă în secolul al XIV-lea, Editura Mitropoliei Moldovei şi 

Bucovinei, Iaşi, 1991 

Treadgold, Warren,  O scurtă istorie a Bizanț ului, trad. Mirella Ascente, Editura Artemis, Bucureș ti, 2003  

Цыпин, протиерей Владислав, Каноническое Лраво, Сренского Монасыря, Москва 2009 (Vladimir 

Ţâpin, Drept canonic, în limba rusă) 

Vacant, A.; Mangent, E. şi Amann, E: Dictionnaire de Theologie Catholique, tome V, Libraire Letouzey et 

Ane, Paris-VI, 1926 

Vasiliev, A.A. Vasilie, Istoria Imperiului Bizantin, trad. Ionuț -Alexandru Tudorie ș .a., Polirom, 2010 

http://toread.bjbraila.ro/opac/publisher/2681;jsessionid=92EFEBE1E8D3CA7BC5DF8723F0C48341


25 

 

Verzan, Pr. Dr. Sabin, Sfântul Apostol Andrei, Sfânta Arhiepiscopie a Tomisului Constanţa, Editura Diacon 

Coresi, Bucureşti 1998 

*** Viaţa şi Acatistul sfinţilor mucenici şi doctori fără de arginţi Epictet, preotul şi Astion, monahul, Editura 

Arhiepiscopiei Tomisului, Constanţa, 2005 

Vornicescu, Dr. Nestor, Primele scrieri patristice în Literatura română sec. IV-XVI, Scrisul românesc, 

Craiova 1992 

Vulpe, Radu, Ion Barnea, Romanii la Dunărea de Jos. Din istoria Dobrogei, vol. II, Editura Academiei RPR, 

Bucureşti, 1968  

Ware, Timothy, (episcop Kallistos de Diokleia), Istoria Bisericii Ortodoxe, trad. Alexandra Petrea, Editura 

aldo Press, Bucureşti 1997 

Xenopol, A.D., Istoria romînilor din Dacia traiană, vol. I. Istoria veche, Tipo-litografia H. Goldner, Iaș i, 

1888 

Zahariade, Mihail, Moesia Secunda, Scythia şi Notitia Dignitatum, în „Biblioteca de arheologie”, XLIX, 

Bucureşti, 1988 

Ziller, Jacques, Les origines chretiennes dans les provinces danubiennes de L Empire Romain, Editeur E. De 

Boccard, Paris 1948 

 

STUDII 

 

Barnea, Prof. Dr. Ioan, Sur les rapports avec byzance du territoire situe au nord du bas-danube durant la 

periode Anastase I-er – Justinien I-er (491-565), în Etudes Byzantines et Post-bizantines II, Editura 

Academiei Române, Bucureşti, 1991. 

Idem, Romanitatea şi creştinismul daco-romanilor, în Autocefalie, Patriarhie, Slujire sfântă. Momente 

aniversare în Biserica Ortodoxă Română, Bucureşti, 1995, p. 160-176 

Idem, Date despre mitropolia Tomisului, în vol. Izvoarele creştinismului românesc, Editura Arhiepiscopiei 

Tomisului, Constanț a, 2003 

Bavant, Bernard, La ville dans le nord de l'Illyricum (Pannonie, Mésie I, Dacie et Dardanie), Villes et 

peuplement dans l’Illyricum protobyzantin. Actes du colloque de Rome (12-14 mai 1982). Rome : 

École Française de Rome, 1984, p. 245-288, (publication de l’Ecole Française de Rome, vol 77) 

Băbuş, Emanoil, Justiniana Prima în lumina ultimelor cercetări, Studii Teologice, an XXXIX (1987), nr. 1, 

p. 84-91 

Cârstea, Dr. Sebastian, Disputa dintre Roma şi Constantinopol pentru Biserica Bulgară, Revita Teologică, an 

XVIII ( 90), ian-mart 2008, p. 123-149 

Cipriani, Nello, Primatul episcopului de Roma în primul mileniu,  trad. Pr. Dr. Mihai Gal, în Studii 

franciscane, nr. 4 (2008). Pontiful roman. Primul dintre apostolic, p. 10-25 

Coman, Pr. Dr. Prof. Ioan G., Scriitori teologi în Scythia Minor, în vol. De la Dunăre la Mare. Mărturii 

istorice şi monumente de artă creştină, Ed. a II-a, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului şi Dunării de Jos, 

Galaţi 1979 

Condurache, Em.,  Gh. Ştefan, La romanite orientale, Nouvelles Etudes d`Histoire – Publicate cu ocazia 

congresului al-XIII-lea al ştiinţelor istorice, Moscova-Bucureşti 1970,  p. 7-16 



26 

 

Constandache, Mgr. Mihail, Patriarhia şi demnitatea de patriarh în Biserica Ortodoxă în „Ortodoxia”, an 

XVII (1965), nr. 2, p. 225-249 

Cristişor, Manea: Titulatura de „primat” în Biserică, în Studii Teologice XVII (1965), nr. 1-2 

Idem, Ierarhia pricipalelor Scaune episcopale în Biserica veche, Studii Teologice, an XV (1963), nr. 5-6, p. 

328-346 

Dagron, Gilbert, Les villes dans l'Illyricum protobyzantin, în Villes et peuplement dans l’Illyricum 

protobyzantin. Actes du colloque de Rome (12-14 mai 1982). Rome: École Française de Rome, 

1984, p. 1-20, (publication de l’Ecole Française de Rome, vol 77), 

Dură, Prof. Univ. Dr. Pr. Nicolae V., Forme şi stări de manifestare a autocefaliei Bisericii Ortodoxe 

Române. Mărturii istorice, eclesiologice şi canonice, în „Autocefalia. Libertate şi demnitate”, Editura 

Basilica, Bucureşti 2010 

Idem,  Dipticele – studiu istorico-canonic şi liturgic, în Studii Teologice XXIX (1977), nr. 9-10 

Idem: Legislaţia canonică a sinodului al II-lea ecumenic şi importanţa ei pentru organizarea şi disciplina 

Bisericii, în Glasul Bisericii, XL (1981), nr. 6-8 

Idem: Întâistătătorul în Biserica Ortodoxă. Studiu canonic, în Studii Teologice, XL (1988), nr. 1, p. 15-50 

Idem: Principiile canonice, fundamentale, de organizare şi funcţionare a Bisericii Ortodoxe şi reflectarea lor 

în Legiuirile Bisericii Ortodoxe Române, în Revista de Teologie Sfântul Apostol Andrei, V (2001), nr. 

9 

Idem: Patriarh şi Patriarhie. Patriarhia, una din vechile Instituţii europene, în Biserica Ortodoxă Română, 

CIII (2005), nr. 1-3 

Idem: Principiile canonice fundamentale de organizare şi funcţionare a Bisericii Ortodoxe şi reflectarea lor 

în Legiuirile Bisericii Ortodoxe Române, în Revista de Teologie Sfântul Apostol Andrei, an V (2001), 

nr. 9 

Idem, Patriarhia ecumenică şi autocefalia bisericii noastre de-a lungul secolelor, Studii teologice, an 

XXXVIII (1986), nr. 3 

Idem, Biserica „Vlahilor” (Românilor) din Nordul Dunării şi relaţiile ei canonice cu principalele Scaune 

episcopale din Sudul Dunării (sec. IV-XIV), în S.T., LIV (2002), nr. 3-4, p. 57-68 

Idem, Relaţiile canonice ale Bisericii Româneşti nord-dunărene cu Scaunele episcopale din sudul Dunării, 

Mitropolia Banatului, 1986, nr. 2 

Idem, 120 de ani de la recunoaşterea autocefaliei (1885-2005) şi 80 de ani de la întemeierea Patriarhiei 

Române (1925-2005), în B.O.R., CIII (2005), nr. 1-3, p. 444-456. 

Idem, Biserica creştină în primele patru secole. Organizarea şi bazele ei canonice, Ortodoxia, an XXXIV 

(1982), nr. 7-9 

Idem, De la instituţia juridico-canonică a Pentarhiei la renunţarea titlului de „Patriarh al Occidentului”, 

„Autocefalia. Libertate şi demnitate”, Editura Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti 2010,  p.  

Idem, Un daco-roman, Dionisie Exiguul, părintele dreptului bisericesc apusean, în S. T., XLIII (1991), nr. 5-

6, p. 84-90 

Idem, Dionisie Exiguul şi Papii Romei, în B.O.R., CXXI (2003), nr. 7-12, p. 459-468 

Enăceanu, Ghenadie, Creș tinismul în Dacii ș i creș tinarea românilor, Biserica Ortodoxă Română, anul II 

(1875), nr. 3, p 161-173 ș i nr. 9, p 81-95 



27 

 

Floca, Prof. Univ. Dr. Arhid. Ioan, Întâietate onorifică, întâietate jurisdicţională şi primat de jurisdicţie 

universală, în Studii Teologice, XLI (1989), nr. 5-6, p. 6-16 

Idem, Sobornicitatea (sinodalitatea, univesalitatea sau catolicitatea, ecumenicitatea) Bisericii, Ortodoxia, an 

XXXIV (1982), nr. 7-9 

Gafton, Pr. Lucian,  Acte de autoritate imperială în sprijinul primatului papal în sec. IV-V, Studii Teologice, 

an VII (1955), nr. 5-6,  p 324-336 

Găină, Dumitru I., Sfinţii Apostoli şi episcopii, Studii Teologice, an XIV (1962), nr. 9-10, p. 582-598 

Gregoriţă, Georgică, Autonomie et synodalité dans l’Eglise orthodoxe (les prescriptions des saints canons et 

les réalités ecclésiales actuales) în „Studii Teologice”, anul V (2009), nr.1 

Idem, Autocefalia în Biserica Ortodoxă. Studiu canonic, Autocefalia. Libertate şi demnitate, Basilica 2010 

Goreanu, Protos. Dr. Veniamin,  Autocefalia în Biserica Ortodoxă. Consideraţii istorico-canonice, în 

„Autocefalia. Libertate şi demnitate”, Editura Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti 2010,  p. 50-

82 

Gudea, Nicolae, Despre existenţa la români a conştiinţei unui creştinism iniţial de rit roman şi limbă latină, 

Christiana Minora. Studii, articole şi note în legătură cu creştinismul timpuriu din Dacia Romană, 

Dacia postromană şi unele provincii vecine, Editura Mega, Cluj-Napoca,  2011, p 76-80 

Idem, Descoperiri creştine timpurii (până la 313 p. Chr.) în provinciile romane din jurul Daciilor. 

Contribuţii la istoria creştinismului timpuriu (preconstantinian), în Christiana Minora. Studii, 

articole şi note în legătură cu creştinismul timpuriu din Dacia Romană, Dacia postromană şi unele 

provincii vecine, Editura Mega, Cluj-Napoca, 2011 

Idem, Creştinismul daco-roman. 2. Potirul de la Moigrad şi problemele răspândirii creştinismului pe 

teritoriul fostelor provincii dacice în secolul IV (275-380 P. CHR), în Christiana Minora. Studii, 

articole şi note în legătură cu creştinismul timpuriu din Dacia Romană, Dacia postromană şi unele 

provincii vecine, Editura Mega, Cluj-Napoca, 2011 

Hrisostom al Atenei, Titlul de arhiepiscop, trad. Iorgu D. Ivan, Raze de lumină, an VIII (1936) nr. 1 

Ivan, Prof. Univ. Dr. Iorgu: Hotărârile canonice ale Sinodului II ecumenic şi aplicarea lor de-a lungul 

secolelor, în Biserica Ortodoxă Română, XCVIII (1981), nr. 7-8, p. 822-866 

Idem, Câţiva termeni canonici. Înţelesul şi explicarea lor în dreptul bisericesc ortodox, Studii Teologice, 

XLI (1989), nr. 4, p. 78-100. 

Idem, Raporturile Bisericilor ortodoxe autocefale locale între ele şi faţă de Patriarhia Ecumenică, după 

canoane şi istorie, Mitropolia Moldovei şi Sucevei, an. XLIX, (1973), nr. 7-8, p. 465-478 

Idem, Etnosu-neamul - temei divin şi principiu fundamental canonic al autocefaliei bisericeşti, „Autocefalia. 

Libertate şi demnitate”, Editura Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti, 2010 

Idem, Importanţa principiilor fundamentale canonice de organizaţie şi administraţie, pentru unitatea 

Bisericii în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, an XLV (1969), nr. 3-4, p.155-165 

Justinian, patriarhul României, Valabilitatea actuală a canonului 28 al Sinodului IV ecumenic de la 

Calcedon, Ortodoxia, an III (1951), nr. 2-3, p. 173-187. 

Laurent, V., La Scythie Mineure fût-elle représentée au Concile de Chalcedoine?, în Études byzantines, III 

(1945), p. 115-123 



28 

 

Lazar, Iacob, Împăratul Iustinian ca legislator bisericesc, Biserica Ortodoxă Română, an LXV (1947) nr. 4-9 

şi 10-12, p. 213-328 şi 277-301  

Manucu-Adameşteanu, Gh., Tomis-Constantia-Constanţa, Pontica, an XL (2007),  p. 299-328 

Munteanu, pr. Alexandru-Armand, Arhiepiscopia Justiniana Prima şi jurisdicţia ei în Studii Teologice, an. 

XIV (1962), nr. 7-8, p. 441-470 

Idem, Exarhii în Biserica veche, în Studii Teologice XIV (1962), nr. 9-10 

Păcurariu, pr. Prof. Dr. Mircea, Începuturile vieţii creştine pe teritoriul României de azi, BOR, an CVIII 

(1990), nr. 3-4, p. 63-81 

Phidas, prof. Vlassios, L’autorité du Primat et l’institution conciliare durant la période des conciles 

oecuméniques, „Episkepsis”, nr. 709 – 31.1.2010, p. 10-18 

Idem, Le Primat et la conciliaritate de l’Eglise dans la tradition ortodoxe „Episkepsis”, nr. 671 – 28.02.2007 

Pietri, Charles , La géographie de I’llyricum ecclésiastique et ses relation avec l’É glise de Rome (Ve-VIe 

siécles) în Actes du colloque de Rome (12-14 mai 1982). Rome : École Française de Rome, 1984, p. 

21-62, (publication de l’Ecole Française de Rome, vol 77) 

Plămădeală, Dr. Mitropolit: Zece teze despre catolicitate şi etnicitate, în Studii Teologice XXXI (1979), nr. 

1-2, p. 301-315 

Popescu, Prof. Dr. Emilian, Creştinismul pe teritoriul României până în secolul al VII-lea, în lumina noilor 

cercetări, Mitropolia Banatului, anul XXXVII (1987), nr. 7-8. 

Idem, Ierarhia eclezială pe teritoriul României. Creşterea şi structura ei până în secolul al VII-lea, în 

B.O.R., CVIII (1990), nr. 1-2 

Idem, Începuturile îndepărtate ale autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române : Tomisul – Arhiepiscopie 

autocefală, în vol. Autocefalia. Libertate ș i demnitate, Editura Basilica, Bucureș ti 2010 

Idem, Contribution a la Geografic Historique de la Peninsule Balkani que aux V-VIII – e siecles de notre 

ere, Dacia, an XIII (1969), p. 403-415 

Idem, Organizarea eclesiastică a provinciei Scythia Minor în secolele IV-VI, Studii Teologice, an XXXII 

(1980), nr. 7-10, p. 590-605 

Idem, Bizanţul şi creştinarea Europei de sud-est şi de est, Studii Teologice XLII (1990), nr. 1 

Popescu, Prof. Teodor M., Importanţa istorică a Sinodului al IV-lea ecumenic, în Ortodoxia, an, III (1951), 

nr. 2-3, p. 188-294 şi nr. 4-9 

Portaru, Marius, „Patriarh” şi „Patriarhie” în epoca Sinoadelor ecumenice, în „Autocefalia. Libertate şi 

demnitate”, Editura Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti 2010, p. 216-443 

Pulpea, Diac. I., ,Episcopul Valentinian de Tomis. Corespondenţa lui cu papa Vigilius în chestiunea „Celor 

trei capitole”, Biserica Ortodoxă Română, an LXV (1947), nr. 4-9, p.  

Rămureanu, Pr. Prof. I Ioan, Evenimentele istorice înainte şi după Sinodul de la Calcedon, Studii Teologice, 

an XXII (1970), nr. 3-4, p. 169- 211 

Idem, Sfinţi şi martiri la Tomis-Constanț a, în B.O.R. XCII (1974), nr. 7-8, p. 975-1011 

Rus, Pr. Prof. Constantin, Continuitatea şi succesiunea apostolică. Studiu canonic, în rev. AB., an XV, nr. 7-

9/2004. 

Idem, Importanţa canoanelor Sinodului II ecumenic pentru organizarea şi disciplina Bisericii, în Biserica 

Ortodoxă Română, an CI, 1983, nr. 3-4 

javascript:LinkToWord('imparatul','Uindex04')
javascript:LinkToWord('iustinian','Uindex04')
javascript:LinkToWord('ca','Uindex04')
javascript:LinkToWord('legislator','Uindex04')
javascript:LinkToWord('bisericesc','Uindex04')


29 

 

Russu, Ioan I., Originea împăratului Iustinian,  Omagiu lui Ioan Lupaş la împlinirea vârstei de 60 de ani, 

august 1940, Bucureşti 1943, p. 776 – 784 

Stan, Pr. Prof. Liviu,  , Importanţa canonică şi juridică a Sinodului al IV-lea ecumenic, în Ortodoxia,  III 

(1951), nr. 2-3 şi nr.4-9, p.441-450 

Idem: Obârşia autocefaliei şi autonomiei, în Mitropolia Olteniei XXIII (1961), nr. 1-4 

Idem: Autocefalia şi autonomia în Ortodoxie, în Mitropolia Olteniei XXIII (1961), nr. 5-6 

Idem: Despre autocefalie, în Ortodoxia VIII (1956), nr. 3, p. 369-396 

Idem, Autocefalia şi autonomia în Biserica Ortodoxă în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, an XXXVIII 

(1962), nr. 7-8, p. 567-579 

Idem, Împăratul Justinian. Sinodul V Ecumenic ș i papalitatea, Studii Teologice, an V (1953), nr. 5-6, p. 

347-364 

Stănculescu, F., Arhiepiscopii în „Studii Teologice”, an XIV (1962), nr. 9-10, p.598-617 

Ș erbănescu, Pr. Prof. Dr. Niculae, 1600 de ani de la prima mărturie documentară despre existenț a 

Episcopiei Tomisului, Biserica Ortodoxă Română, 1969, p. 966-1026 

Idem, Pătrunderea şi dezvoltarea creştinismului în Schythia-Minor, în vol. De la Dunăre la Mare. Mărturii 

istorice şi monumente de artă creştină, Ed. a II-a, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului şi Dunării de Jos, 

Galaţi 1979 

Şesan, Pr. Prof. Dr. Milan, Iliricul între Roma ș i Bizanț , Mitropolia Ardealului, an 1960, nr. 3-4, p. 202-

224 

Ştefan, Dr. Doc. Gh., Justiniana Prima şi stăpânirea bizantină la Dunărea de Jos în secolul al VI-lea, 

Drobeta, 1974, p. 65-69 

Teodorescu, Pr. Drd. Flor, Episcopii eparhioţi în Biserica veche în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, an XLIV 

(1968), nr. 7-8, p. 373-387 

 

 

 

 


